
神足 

 
讲者：坦尼沙罗尊者 

2020年7月18日晚间讲法 

译者：一意孤行 

我们在法住寺（Wat Dhammathati）建造尖顶佛塔时，在塔内放了一块

石头。石头上面雕刻了一个佛陀的脚印。石头侧面，阿姜放用泰语刻上了

代表「四神足」（译注：又作「四如意足」，四种成功的基础）的词

——iddhipada 。 

一部分原因是这里设了个文字游戏。梵语中表示“脚印”或“足”的词
“pāda”也指“基础”。但另一部分原因是，正是这「四神足」使我们能够建成

了佛塔。正如阿姜放所说，没有它们，这块地上什么都不会发生，仍然只是

一片空旷的山坡。但正因为有了它们，佛塔才得以建成。正如佛陀说他自己

这个个案，他作为一位佛陀，所成就的法力正是建立在这些「神足」之上的。

而且，由于它们与「禅定」的修行直接相关，因此思考它们很有益处。 

在泰国，人们喜欢将这些理念运用到任何事业的方方面面。完成学业

后，泰语谚语会说你『学业有成了』。因此，他们会谈到完成学业所需的四项

「神足」。但在佛经中，这「四神足」与「禅定」密切相关，而我们都知道，「禅

定」是修行之道的核心。佛陀说，如果忽略了这四项「神足」，就等于扔掉了

修行的圣道，整个全仍掉了。所以，牢记这四项「神足」非常重要。 

有一种是「欲神足」，也就是建立在「欲望」和「努力架构」之上的「禅定」

；有一种是「勤神足」，也就是建立在「勤奋」和「努力架构」之上的「禅定」；每

个「神足」都包含有「努力架构」的内涵在里边，基本上它的意思就是「正精

进」；另外两种叫「心神足」和「观神足」，就是建立在「全心全意」（intent)和
「肯动脑筋」（circumspection)的基础之上的「禅定」。 
 

这听起来好像有四种不同的「禅定」。但实际上，每一种都包含了「正精

进」，而「正精进」又包括了「欲」、「心」、「勤」。要做得对，你还需要具备一

定的「分别智慧」，能够分辨什么是善巧的，什么是不善巧的。因此，这四项

1—4 



「神足」之间的区别似乎更多地在于你在「禅定」中，更侧重于哪一种因素，

因为这四个因素都必须现起。 

你可以在「正定」第一阶段，也就是「初禅」的「禅支」中看到所有这些。

「欲」：你主要想的是心沉淀下来之后将会生起的「喜」和「乐」。但当然，「欲

望」的注意力要想放对地方，就应该集中在「因」上面。如果你光把集中注意

力在「果」上，你可以坐在这里花几个小时心里想着『你是多么地渴望得到结

果啊』，但结果永远不会到来。它们没有任何根基。所以你必须专注在你如

何用功上面。 

在这种情况下，用功的目标就是如何保持「一心一境」，即（cittassa 
ek'aggatā）。有时这个词被翻译为「心集中在一个点上」，但这个词本身并

没有“点”的概念。佛陀在阐释「禅定」时所给出的比喻，都是开阔性的（

expansive)，并总是提及「全身的觉知」。当「喜」和「乐」生起时，要让它们

充满全身。你要像揉面一样，让它们在身体中流动，就像揉面时将水分揉入

面粉一样。 

所以，我们追求的不是「一个点的形状」，而是「单一」：某种单一的「想」

，一个单一的目标充满着你意识所及的范围。在这种情况下，它就是充遍

身体的呼吸，而这正是你用功在做的那件事情。这就是「精进」的全部意义

所在。任何出现的「盖障」——换句话说，任何会让你分心、偏离这个单一目

标的事情——你都必须放下。你要竭尽所能，让心跟着呼吸。 

到这里，你要把（citta）带进来，也就是「全心全意」（intent)，它基本上

和「寻」（有导向的思维）是一个意思。你不是在想东想西。你的思维是有

方向的，你的注意力始终集中在一个主题上。你把你全部注意力都放在这

个主题上去。 

最后，你把（vīmamsā）带进来，它指的是「心」发散式（discursive）的分

辨功能。阿姜李将其译为「周遍的观察」（circumspection)。它也可以译为你

的分析能力和创造力——内心中那个负责看、思考和评估的活跃的部分。

这当然与「伺」（评估）是「正定」的一个「禅支」有关。当你努力专注在一件事

上时，你会全神贯注在它上面，并运用你的「分别智慧」来评估：它进展得怎

样？ 

「寻」（有导向的思维）和「伺」（评估）之间是有某种对话的。你专注在

一个问题上：心平静下来了吗？如果心没有平静下来，问题出在哪里？是呼

吸出了问题，还是心出了问题？有时，你需要将注意力直接引导到「呼吸」

上；有时，你的注意力要回到「心」上来。然后，你要「评估」正在发生的事情。

2—4 



心是不是准备好要静下来了？如果它过于躁动，你能做些什么让它静下来

呢？如果它太活跃了，你能做些什么来让它静下来？如果它能量不够，你

能做些什么来激发它的能量？ 

这就是「评估」要做的工作：把它当作一门技术来练习，并把它看作一

个需要仔细思考的问题。禅修确实是需要思考的。这就像一个木匠试图将

两块木头严丝合缝地拼在一起。有时你打磨这块木头，有时你打磨那块木

头。想将它们拼合在一起。如果它们接合得不太好，你就把它们拆开，再打

磨一次。你要么打磨这块木头（呼吸）、要么打磨那块木头（心），直到它们彼

此完美契合。然后你再将它们拼在一起。 

这时，「心」就凝聚为一了。然后，你可以尽你所能地去维持这种状态。

当你维持着这种状态，那个较为活跃、不断在进行辨别的一面会逐渐消减

下来。你不再需要进行那么多「寻」（有导向的思维）和「伺」（评估）。你只

需努力专注于一个目标，同时享受那份「喜」和「乐」。如果「喜」和「乐」太

强了，你可以不管它们，就只有简单的平静。 

这样，你想让心这么静下来，它就这么静下来了。你的禅修也取得了一

些成效。你经常听到这样的说法：「禅修」没有好坏之分，你不应该评判自己

的禅修，但佛陀没有这样教过。「观」（vīmamsā）的品质需要调动起你的

判断力，以及「禅修」是一门技术的认知。你要去纯熟地掌握它。当「禅修」不

顺利时，你要努力找出为什么不顺的原因；当「禅修」顺利时，你努力去维持

这种状态。不要过度思考，尽量去搞清楚为什么禅修进展顺利，以及如何

才能做得更好就可以了。 

所以，「禅修」的成功是可能的。这就是我们来这里的原因。「禅修」是一门可

以掌握的技术。当你掌握了这项技术，你会发现自己把所有的「道支」都用

上了： 

●​ 「正见」：你明白心有没有经过训练是迥然有别的，这将决定「心」会

受苦还是不受苦。 
●​ 「正志」：你决定要去找到一种跟「欲贪」无关、与「恶意」无关、不牵扯

任何「伤害」的快乐。你在「禅定」就找到了。 
●​ 「正语」：这里，这指的是你围绕着呼吸与自己进行对谈中的「寻」

（有导向的思维）和「伺」（评估）。 
●​ 「正业」，「正命」——你所做的一切为了能生起某种快乐感受的事情

：这给心灵提供了营养。 
●​ 「正念」：你把目标牢记在心。 

3—4 



这全都有了：「正定」及其它所有的必要条件。 

就是这样，按照「四神足」修才能将「八圣道」融会贯通。而「八圣道」则

使修行臻于完备，一切都围绕着你此刻的「呼吸」和此刻的「心」展开。因为

问题就在这儿，只有在这儿，解决之道才能找到。只有牢牢地扎根于此，你

才找对了地方，既能理解问题的所在，也能找到解决之道，因为就在这里，

「观」（vīmamsā）的那些品质 ——你的判断力——才能发挥作用。 

首先，它们的工作是让心安静下来。然后，随着心越来越整个地平静下

来，它们也休息了。然后，他们要被带回来，去找找看，在这种稳固的心境

中，在这种「禅定」的修习中是否还有任何的「苦」（压力）——因为毕竟，这

种「定境」是架构出来的，而我们要找的是某种「不需要架构的东西」。所以，

你要运用你的判断力去发现。 

正是以这种方式，「四神足」不仅能帮你的心入定，还能帮助你解决一个

更大的问题：为什么「心」，尽管它想要幸福，却总是给自己带来痛苦？这个

问题一解决，就大功告成了。 

 

4—4 


