
圓滿的人生 

 

講者：坦尼沙羅尊者 

2026年元月23日 

譯者：一意孤行 

幾年前，有位正向心理學家寫了一本關於幸福有幾種的書。他說有四種找到幸福的

方法。有一種是「舒適」的人生，你享受很好的色、聲、香、味、很溫馨的感覺。一種是「美

好」的人生，你掌握了一些技能。那是一種滿足的快樂，因為你學會了一種之前你沒有學

會的事。第三層次是一種「有意義」的人生。你感覺到你的生命服務於某種更大的目的。第

四層次是一種「圓滿」的人生。你能夠享受這三種幸福。 

書中提到了佛教。他把它放在第一種層次的人生中，說它只是某種愉悅的人生而已。

因為他所知道的佛教只不過是『正念嚼嚼葡萄乾、啜啜茶』，發現快樂，找找簡單的快樂而

已。他是努力對佛教表示了尊重，但他一直說全部就是這些了，不過如此。佛教只是某種

低層次的快樂，低層次的幸福。 

他犯的錯誤不小。因為佛陀給瞭如何找到所有那幾種幸福的指導，而且是那幾種幸

福的N次方。比你在其它地方能夠找到的要更好。有一種快樂他提的不多。那是一種不會

對心造成傷害的快樂。像是「大自然的快樂」。有趣的是，我們注意到巴利文佛經有一些世

界上最古老的描寫自然風光的詩。有一些來自佛弟子中最嚴苛對待自己的大迦葉的創

作。詩歌描寫了當你走進大自然時，心是如何的煥然一新。寫到了瀑布，鳥兒，樹木，甚至

瓢蟲。修行道上我們的確是要找到藻雪精神的滋養，這很重要。但這一定是像佛陀所說的

那樣，沒有牽扯到破戒，而且對內心沒有壞的影響。他說，如果你沉浸在某種快樂中，發現

它會引發不善巧的心態時，你就得叫停。你得避開那樣的快樂。但如果你發現沒有不善巧

的心態出現，那就完全沒問題。那是大自然的快樂，親朋好友，鄰居之間和睦相處的快樂。

這些都是值得耕耘栽培的好事。它們為我們的修行打氣充電。 「令心歡喜」是修行的重要

一環。這句話的部分意思不是說，直接去找個好地方禪修一下吧，你覺得在那裡感到輕

鬆、自如，周圍的環境讓你覺得換了精神就好了。當然，你不能把這當作一個前提條件，因

為有時候，你去不了這些清新宜人的地方。 

那時候，你就得用別的方法去找快樂。要用上透過熟練某種技巧所帶來的快樂。這裡

我們進入了佛陀所說的「六種隨喜」的方法，以此來滋養修行之道，而且實際上它從頭到

尾一路上都帶著我們前行。有一種是以法本身為喜（法喜）。我們有了一份指南，它經過了

過去千百年來一次又一次的檢驗，這是一個清晰的建議，什麼該做，什麼不該做。佛陀說

過，這是他身為老師的擺在第一位的責任。我們是有主動性的生物。每時每刻，我們都在

做選擇。但我們來到今生，有了這本手冊。而佛陀是精準地切合我們的需要提供了這本手

冊。他沒有留下生死這個謎團。他沒有留下生命的意義這個謎團。他說，你可以創造你生

命的目的──終結痛苦。世界整個是沒有目的的。這句話的意思是，你有自由去選擇你的

人生目的。而且你要選那個有智慧的選項。過去，你的選擇有些是很不明智的。但現在，這

裡就有一些如何找到某種完全無害的，完全無條件的幸福的指導。當我們依法修行的時



候，我們為我們尋找這份幸福的探索負責。有佛法在背後支撐我們，指引我們，這是非常

殊勝的事。 

然後還有「以拋棄為喜」（delight in abandoning)，「以成長為喜」（delight in 
developing)。這是我們修行時就在做的事情。這歸類於那個「美好人生」之下。我們在那位

心理學家的分類當中，我們在熟練地掌握某種技巧。我們要熟練地掌握禪修的技巧。我們

要拋棄的東西是，我們對信馬由韁的思緒的沉迷。因為這些飄來飄去的思緒好久好久以

來都帶著我們一直到處流浪。 「行為」（action)不只停留在心裡。它們會跑出去，它們會影

響外在世界。有時候你聽到某些人說，「業」這件事情只是「心」影響「心」而已。但那不是真

的。它影響著你周圍的世界。所以，你得留意你的心跑到哪裡去了的問題。放下任何你知

道是不善巧的事情。以培養增長禪那為喜。以培養正念為喜取而代之。培養對「正精進」這

一「道支」的正確態度。把這些當作快樂的事來做。當你說，你過了這一關，以前可能你通

常是做不到和呼吸呆在一起的，但是你能夠持守著呼吸了，因為這個，你要歡喜。你要開

心你正在培養技能。 

佛陀也說到，「以靜處為喜」（delight in seclusion），你有機會在幹擾最小的情況下，

把注意力集中在你的心上面。這也是技巧的一部分，「美好人生」的一部分。 

還有「有意義的人生」。最後兩種「隨喜」，佛陀說，是「以不苦為喜」（delight in the 
unafflicted）和「以無對象化為喜」（delight in non-objectification)。這些是「涅槃」的兩種別

稱。我們的生命是有方向的。它們有一個目的。它們有一個目標。佛法全都在講這個事情。

佛陀說，一切的法味都是「解脫」。就如同大海中一切水的味道都是鹹的一樣。所有的佛

法的滋味都是「解脫」。它們都在目標處匯合起來。我們從不同的地方出發。我們都朝著

正確的方向前進。那個方向就是「不苦」。換句話說，那裡沒有什麼造苦的事。你沒在給任

何其他人造苦。我們活在這個有這麼多苦迫的世界上，這麼多殘忍，這麼多惡意，這麼多

艱辛。知道我們走在正確的方向上是多麼好的事情。這個方向，不太是許多其他人想走的

方向。為這慶幸吧。這給你的人生賦予了意義。 

至於「無物件化」，這是對papancha的翻譯。這是巴利文，很難翻譯。但每次佛陀提到

它，它總是以某種會導致衝突的思考方式出現。內在的衝突，外在的衝突。所以，我們前進

的方向是一個沒有衝突的地方。因為沒有什麼東西你要以它為食物。 「涅槃」不需要「吃」，

不需要從任何其他人那裡拿走任何東西。所以，你的心跳出了內在的衝突，外在的衝突。

有這個目標多好。有這個目標多有意義。這件事情，我們應當由衷的歡喜，我們正在這條

路上。這是一條善道，它帶著我們要去一個好地方。 

所以，你看佛陀是怎麼教我們修行的。它涵蓋了所有的符合一個「圓滿的人生」的前

提條件。我們有「大自然的快樂」。 「和諧的快樂」。我們有「掌握了內心技術——念、定、慧

——的滿足感」。我們有『我們的生命有了意義』的快樂。你往宇宙望去。星系形成了，消散

了；恆星出現了，爆炸了，往空間中拋射出它們的物質，然後物質又再次坍縮，它從新形成

恆星。這個過程，它一次、一次又一次地重複。它哪兒也沒去。但我們有地方可去。那個地

方給我們賦予了真實的意義。所以，這些都是「圓滿人生」的前提。而佛陀給了最好的榜樣

，最好的建議──如何才能讓此生徹底的「圓滿」。所以，當你還有能力的時候，要抓住還有

這些教法的良機。 


