
神足 

 
講者：坦尼沙羅尊者 

2020年7月18日晚間講法 

譯者：一意孤行 

我們在法住寺（Wat Dhammathati）建造尖頂佛塔時，在塔內放了一塊

石頭。石頭上面雕刻了一個佛陀的腳印。石頭側面，阿姜放用泰語刻上了代

表「四神足」（譯註：又作「四如意足」，四種成功的基礎）的字——iddhipada
。 

一部分原因是這裡設了個文字遊戲。梵語中表示「腳印」或「足」的詞

“pada”也指「基礎」。但另一部分原因是，正是這「四神足」使我們能夠建造

了佛塔。正如阿姜放所說，沒有它們，這塊地上什麼都不會發生，仍然只是

一片空曠的山坡。但正因為有了它們，佛塔才得以建成。正如佛陀說他自己

這個個案，他作為一位佛陀，所成就的法力正是建立在這些「神足」之上的。

而且，由於它們與「禪定」的修行直接相關，因此思考它們很有好處。 

在泰國，人們喜歡將這些理念運用到任何事業的各個層面。完成學業

後，泰語諺語會說你『學業有成了』。因此，他們會談到完成學業所需的四個

「神足」。但在佛經中，這「四神足」與「禪定」密切相關，而我們都知道，「禪

定」是修行之道的核心。佛陀說，如果忽略了這四項「神足」，就等於扔掉了

修行的聖道，整個全仍掉了。所以，牢記這四項「神足」非常重要。 

有一種是「欲神足」，也就是建立在「慾望」和「努力架構」之上的「禪定」

；有一種是「勤神足」，也就是建立在「勤奮」、「努力架構」之上的「禪定」；每

個「神足」都包含有「努力架構」的內涵在裡邊，基本上它的意思就是「正精

進」；另外兩種叫「心神足」和「觀神足」，就是建立在「全心全意」（intent)和
「肯動腦筋」（circumspection)的基礎之上的「禪定」。 
 

這聽起來好像有四種不同的「禪定」。但實際上，每一種都包含了「正精

進」，而「正精進」又包括了「欲」、「心」、「勤」。要做得對，你還需要具備一定

的「分別智慧」，能夠分辨什麼是善巧的，什麼是不善巧的。因此，這四個「神

1—4 



足」之間的差異似乎更在於你在「禪定」中，更著重於哪一種因素，因為這四

個因素都必須現起。 

你可以在「正定」第一階段，也就是「初禪」的「禪支」中看到所有這些。 
「欲」：你主要想的是心沉澱下來之後將會生起的「喜」和「樂」。但當然，「慾

望」的注意力要放對地方，就應該集中在「因」上面。如果你光把集中註意力

在「果」上，你可以坐在這裡花幾個小時心裡想著『你是多麼地渴望得到結果

啊』，但結果永遠不會到來。它們沒有任何根基。所以你必須專注在你如何

用功上面。 

在這種情況下，用功的目標就是如何保持「一心一境」，即（cittassa 
ek'aggatā）。有時這個字被翻譯為「心集中在一個點上」，但這個字本身並沒

有「點」的概念。佛陀在闡述「禪定」時所給予的比喻，都是開闊性的（

expansive)，總是提及「全身的覺知」。當「喜」和「樂」生起時，要讓它們充滿

全身。你要像揉麵一樣，讓它們在身體中流動，就像揉麵時將水分揉入麵粉

一樣。 

所以，我們追求的不是「一個點的形狀」，而是「單一」：某種單一的「想」

，一個單一的目標充滿著你意識所及的範圍。在這種情況下，它就是充遍身

體的呼吸，而這正是你用功在做的那件事。這就是「精進」的全部意義。任何

出現的「蓋障」——換句話說，任何會讓你分心、偏離這個單一目標的事情

——你都必須放下。你要竭盡所能，讓心跟著呼吸。 

到這裡，你要把（citta）帶進來，也就是「全心全意」（intent)，它基本上

和「尋」（有導向的思考）是一個意思。你不是在想東想西。你的思維是有方

向的，你的注意力總是集中在一個主題上。你把你全部注意力都放在這個

主題上去。 

最後，你把（vīmamsā）帶進來，它指的是「心」發散式（discursive）的分

辨功能。阿姜李將其譯為「周遍的觀察」（circumspection)。它也可以翻譯為

你的分析能力和創造力——內心中那個負責看、思考和評估的活躍的部

分。這當然與「伺」（評估）是「正定」的一個「禪支」有關。當你努力專注在一

件事上時，你會全神貫注在它上面，並運用你的「分別智慧」來評估：它進展

得怎樣？ 

「尋」（有導向的思考）和「伺」（評估）之間是有某種對話的。你專注在一

個問題上：心平靜下來了嗎？如果心沒有平靜下來，問題出在哪裡？是呼吸

出了問題，還是心出了問題？有時，你需要將注意力直接引導到「呼吸」上；

有時，你的注意力會回到「心」上來。然後，你要「評估」正在發生的事情。心

2—4 



是不是準備好要靜下來了？如果它過於躁動，你能做些什麼讓它靜下來

呢？如果它太活躍了，你能做些什麼來讓它靜下來？如果它能量不夠，你

能做些什麼來激發它的能量？ 

這就是「評估」要做的工作：把它當作一門技術來練習，並把它看作一

個需要仔細思考的問題。禪修確實是需要思考的。這就像木匠試圖將兩塊

木頭嚴絲合縫地拼在一起。有時你打磨這塊木頭，有時你會打磨那塊木頭。

想將它們拼合在一起。如果它們接合得不太好，你就把它們拆開，再打磨一

次。你要麼打磨這塊木頭（呼吸）、要麼打磨那塊木頭（心），直到它們彼此完

美契合。然後你再將它們拼在一起。 

這時，「心」就凝聚為一了。然後，你可以盡你所能地去維持這種狀態。

當你維持著這種狀態，那個較為活躍、不斷在進行辨別的一面會逐漸消減

下來。你不再需要進行那麼多「尋」（有導向的思考）和「伺」（評估）。你只需

努力專注於一個目標，同時享受那份「喜」和「樂」。如果「喜」和「樂」太強了，

你可以不管它們，就只有簡單的平靜。 

這樣，你想讓心這麼靜下來，它就這麼靜下來了。你的禪修也取得了一

些成效。你常聽到這樣的說法：「禪修」沒有好壞之分，你不該評斷自己的禪

修，但佛陀沒有這樣教導。 「觀」（在早晨）的品質需要調動起你的判斷力，

以及「禪修」是一門技術的認知。你要去純熟地掌握它。當「禪修」不順利時，

你要努力找出為什麼不順的原因；當「禪修」順利時，你努力去維持這個狀

態。不要過度思考，盡量去搞清楚為什麼禪修進展順利，以及如何才能做得

更好就可以了。 

所以，「禪修」的成功是可能的。這就是我們來這裡的原因。 「禪修」是一門

可以掌握的技術。當你掌握了這項技術，你會發現自己把所有的「道支」都

用上了： 

●​ 「正見」：你明白心有沒有經過訓練是迥然有別的，這將決定「心」會受

苦還是不受苦。 
●​ 「正志」：你決定要去找一種跟「欲貪」無關、與「惡意」無關、不牽扯任

何「傷害」的快樂。你在「禪定」就找到了。 
●​ 「正語」：這裡，這指的是你圍繞著呼吸與自己進行對談中的「尋」（有導

向的思維）和「伺」（評估）。 
●​ 「正業」，「正命」——你所做的一切為了能生起某種快樂感受的事情：

這給心靈提供了營養。 
●​ 「正念」：你把目標牢記在心。 

3—4 



這全都有了：「正定」及其它所有的必要條件。 

就是這樣，依照「四神足」修才能將「八聖道」融會貫通。而「八聖道」則使

修行臻於完備，一切都圍繞著你此刻的「呼吸」和此刻的「心」。因為問題就

在這兒，只有在這兒，解決之道才能找到。牢牢紮根於此，你才找對了地方

，既能理解問題的所在，也能找到解決之道，因為就在這裡，「觀」（

vīmamsā）的那些品質 ——你的判斷力——才能發揮作用。 

首先，它們的工作是讓心安靜下來。然後，隨著心越來越整個地平靜下

來，它們也休息了。然後，他們要被帶回來，去找找看，在這種穩固的心境

中，在這種「禪定」的修習中是否還有任何的「苦」（壓力）——因為畢竟，這

種「定境」是架構出來的，而我們要找的是某種「不需要架構的東西」。所以，

你要運用你的判斷力去發現。 

正是以這種方式，「四神足」不僅能幫你的心入定，還能幫助你解決一個

更大的問題：為什麼「心」，儘管它想要幸福，卻總是給自己帶來痛苦？這個

問題一解決，就大功告成了。 

 

4—4 


